(Basierend auf Lukas 10,25-37)

Das wichtigste Gebot, das Gott uns gibt - so, wie Jesus es lehrt -
ist: Wir sollen Gott lieben mit ganzem Herzen, ganzer Seele,
ganzer Kraft und ganzem Verstand. Daneben sagt er, wir sollen
unseren Nachsten lieben wie uns selbst (vgl. Lukas 10,27). Das ist
die Basis christlicher Ethik: Es fasst das ganze Gesetz und die
Botschaft der Propheten zusammen (vgl. Matthaus 22,37-40).

Aber ein Schriftgelehrter stellte Jesus eine provokante Frage:
»~Wer ist mein Nachster?” (Lukas 10,29). Er wollte offenbar wissen,
wie weit dieses Liebesgebot reicht. Darauf antwortete Jesus mit
dem Gleichnis vom barmherzigen Samariter (Lukas 10,30-37) -
und erweitert dadurch unseren Blick auf das, was Nachstenliebe

wirklich bedeutet.

Das Gleichnis im Uberblick

Ein Mann war auf dem Weg von Jerusalem nach Jericho, als
Rauber ihn uberfallen: Sie raubten ihn aus, schlugen ihn, lieBen
ihn halb tot liegen. Ein Priester kam zuerst vorbei, dann ein Levit
- beides angesehene religiose Manner. Beide sahen den
Verletzten, aber gingen weiter, ohne zu helfen.



Dann kam ein Samariter. Zwischen Juden und Samaritern
bestanden damals starke ethnische und religiose Spannungen,
trotzdem handelte dieser Samariter barmherzig: Er verband die
Wunden des Mannes mit Ol und Wein, setzte ihn auf sein eigenes
Tier, brachte ihn in eine Herberge und bezahlte sogar seine

Pflege.

SchlielSlich fragte Jesus: Wer von den dreien war nun der Nachste
des Verletzten? Der Schriftgelehrte antwortete: , Der, der
Barmherzigkeit an ihm getan hat.” Und Jesus sagte:

»Geh hin und tu desgleichen” (Lukas 10,37).

Theologische Gedanken

1. Wer ist unser Nachster?
Das Gleichnis zeigt: Nachstenliebe wird nicht von
AuRerlichkeiten bestimmt - nicht von Herkunft, Religion oder
sozialem Status - sondern durch Mitgefuhl und tatige
Barmherzigkeit. Die Liebe, die der Samariter zeigt, ist eine



agape-Liebe: selbstlos, hingebungsvoll, ohne Bedingungen -
und sie spiegelt Gottes Wesen wider, denn Gott liebt uns

ebenso.

2. Priester und Levit - religiose Pflicht vs. Mitgefuhl
Der Priester und der Levit stehen symbolisch fur Menschen, die
ihre religiosen Pflichten erflllen, aber nicht im Herzen lieben.
Vielleicht furchten sie Unreinheit oder sind gleichgultig - ihre
Weigerung zu helfen zeigt, dass aulsere religiose Frommigkeit
nicht gleichbedeutend mit dem echten Leben des Gebotes ist.

3. Der Samariter - Bricken bauen
Der Samariter Uberwindet kulturelle und religiose Grenzen. Er
zeigt uns, dass Gottes Reich nicht an menschliche Trennungen
gebunden ist. Seine Bereitschaft, Zeit, Energie und Geld
aufzuwenden, um einem Fremden zu helfen, ist ein starkes Bild
far Jesu Aufruf, alle Menschen zu lieben - selbst die, die ganz
anders sind als wir (vgl. Matthaus 5,43-48).

4. Praktische Anwendung fur heute



Fur uns, die wir Christus nachfolgen, heilst das: Wir sind
berufen, uns um die zu kimmern, die verletzt, ausgegrenzt
oder in Not sind - nicht nur weit weg, sondern direkt in unserer
Umgebung. Nachstenliebe ist konkret: Es geht um praktische
Taten der Freundschaft, Gastfreundschaft, Barmherzigkeit -
und auch seelische Fursorge (vgl. Jakobus 1,27; Romer 12,13;
Kolosser 3,12-14).

5. Spirituelle Heilung und Wachstum
Die ,Wunden verbinden mit Ol und Wein* steht nicht nur fur
physische Hilfe: Ol und Wein kénnen auch symbolisch sein -
etwa fur die heilende Kraft des Heiligen Geistes (Psalm 23,5;
Lukas 4,18). Und jemanden in eine Herberge bringen, steht
sinnbildlich dafur, ihn in die Gemeinschaft der Glaubigen
aufzunehmen - wo er geistlich wachsen kann (vgl.
Epheser4,11-16).

Fazit

Das Gebot ,Liebe deinen Nachsten wie dich selbst” ist
weitreichend und tiefgreifend - es fordert uns heraus, Gottes



Barmherzigkeit zu leben, auch dort, wo Grenzen bestehen. Es ruft
uns dazu auf, nicht nur zu fuhlen, sondern zu handeln: mit
praktischer Liebe, mit Gerechtigkeit, mit Mitgefuhl. Dieses
Gleichnis ladt jeden Glaubigen dazu ein, zu prufen, wen er als
seinen Nachsten betrachtet, und danach zu leben, was Jesus uns
vorgelebt hat.

Moge Gott uns die Gnade geben, wahre Nachste zu sein - und
damit sichtbar seine Liebe in unserer Welt zu machen



